
Gherasim Luca et Trost - Bucarest, 1945 
 

Dialectique de la dialectique:  
Message adressé au mouvement surréaliste international. 

 
 
 
Nous nous adressons à nos amis surréalistes, dispersés dans le monde entier et 
comme dans les grands naufrages, nous leurs indiquons notre position exacte, à 44º5' 
de latitude nord, et 26º de longitude est. 
 
 

La diversité inépuisable des moyens de crétinisation dont disposent les ennemis 
du développement dialectique de la pensée et de l'action, et les océans de sang qui 
illustrent l'arrêt actuel du devenir objectif, ne réussiront jamais à nous faire quitter du 
regard, ne fût-ce que pour un instant, le fil rouge de la Réalité. 
En dépit des pièges qui nous entourent, nous refusons de glisser dans les erreurs tant 
théoriques que matérielles qui parviennent, chaque fois, à revêtir de nouveaux aspects, 
et qui, par leurs côtés immédiats, moraux ou quantitatifs, pourraient nous éloigner de 
notre désir fondamental, dont le premier degré connu est la transformation du désir en 
réalité du désir. 
 
Séparés de nos amis, depuis le début de la guerre impérialiste mondiale, nous ne 
savons plus rien d'eux. Mais nous avons toujours gardé le secret espoir que sur cette 
planète, où notre existence semble devenir de jour en jour plus intenable, le 
fonctionnement réel de la pensée n'a cessé de conduire le groupe qui détient entre ses 
mains la liberté idéologique la plus haute qui ait jamais existé, le mouvement surréaliste 
international. 
 
Nous nous adressons particulièrement à André Breton, en lui envoyant notre plus 
ardent message et nous communiquons, en même temps, au mouvement surréaliste 
international, certains des résultats théoriques auxquels nous avons abouti pendant ces 
dernières années de solitude, à la poursuite infatiguable de nouvelles solutions 
dialectiques qui nous permettent de dépasser le conflit déchirant qui existe entre nous 
et le monde.  
Surréalistes, nous avons continué à voir la possibilité de ces permanentes 
confrontations entre la réalité intérieure et la réalité extérieure dans notre adhésion au 
matérialisme dialectique, dans le destin historique du prolétariat international et dans 
les sublimes conquêtes théoriques du surréalisme. 
 



 
Si le mouvement surréaliste a su vite réagir envers les déviations de droite qui 
l'entouraient ou bien le combattaient, déviations d'opportunisme politique ou artistique, 
ce qui d'ailleurs avait lieu avant 1939, année d'où datent nos dernières informations, 
nous songeons qu'il est temps de diriger notre attention aussi envers certaines erreurs 
qui se sont glissées à l'intérieur même du surréalisme. Bien que moins visibles, ces 
erreurs nous semblent tout aussi dangereuses pour le développement dialectique de la 
pensée; aussi, nous croyons devoir signaler certaines tendances existantes dans le 
surréalisme des dernières années, tendances qui risquent de compromettre, peu à peu, 
l'effort commun. 
 
Ces déviations artistiques, idéologiquement rattachées au mouvement surréaliste, sont 
groupées par nous dans les rubriques générales suivantes: transformation lente des 
découvertes objectives en moyens de production artistique et essai de propager, d'une 
manière culturelle, un état donné du devenir de la pensée surréaliste. 
En ce qui concerne l'existence de ce qu'on pourrait nommer « un paysage surréaliste », 
pendant ces dernières années, nous croyons ne pas être les seuls qui s'en soient 
inquiétés. 
 
Nous ne pensons pas à l'emploi abusif du surréalisme, comme cela est arrivé depuis 
longtemps, à ceux qui se sont servis de ce terme pour une raison ou pour une autre, 
erreurs combattues à temps. Il est question d'un emploi mimétique des techniques 
inventées par les premiers surréalistes, techniques revenant dans toutes sortes de 
productions à l'intérieur même du mouvement, mais qui manquent d'objectivité 
révolutionnaire, si on les analyse de près. 
 
Seule une nécessité objective complète peut justifier l'emploi d'une technique 
surréaliste après sa découverte, tels une manie ou un état de suggestion hystérique. 
Mais nous croyons qu'il est temps de réagir envers la tendance à considérer certaines 
techniques, objectivement surréalistes, comme mécaniquement transmissibles et 
pouvant être utilisées à l'infini. 
 
Il existe des découvertes surréalistes, mais il n'existe pas de manières surréalistes, 
applicables telles quelles, et qui ne feraient que remplacer les anciennes et odieuses 
méthodes des poètes, des peintres ou des écrivains. 
Bien que les procédés découverts par les surréalistes, tels que l'écriture automatique, le 
collage ou le délire d'interprétation aient une valeur objective que nous ne saurions 
exagérer, tant notre accord et notre admiration envers eux sont puissants, il est évident 
que la répétition idéaliste de leur emploi, leur enlève toute valeur théorique première et 
n'est point justifiable du point de vue surréaliste, c'est-à-dire dans ce que ce 
mouvement révolutionnaire a de plus dialectique en lui. Car, par cette répétition 



artistique, les techniques surréalistes deviennent, entre les mains de ceux qui se 
laissent tromper par une interprétation si douteuse de l'objectivité, des techniques 
esthétiques et abstraites. 
 
Aux alentours du surréalisme, et dans son intérieur même, et cela surtout dans la 
peinture et dans la poésie, on voit certaines données surréalistes reprises, variées, 
refaites, et l'existence du « paysage » dont nous parlions, constitue à nos yeux une 
déviation artistique, dangereuse à tous points de vue. Ce maniérisme « surréaliste », 
très souvent involontaire, risque de faire du surréalisme un courant artistique, de le faire 
accepter par nos ennemis de classe, de lui accorder un passé historique inoffensif, en 
un mot de lui faire perdre le mordant qui a animé, à travers toutes les contradictions du 
monde extérieur, ceux qui ont fait de la révolution leur raison d'être. 
Nous voyons donc dans l'emploi non objectif et routinier des grandes techniques 
surréalistes, une erreur qui conduit à la dépréciation de ces découvertes, qui permet 
aux tendances artistiques de se servir ignoblement de ces valeurs révolutionnaires, ce 
qui constitue un péril mortel pour le développement de la pensée et de l'action. 
La transformation des découvertes objectives surréalistes en techniques artistiques est 
rattachable à la seconde erreur que nous croyons devoir signaler, l'erreur que nous 
avons nommé une tendance de propager, d'une façon persuasive, un état donné du 
mouvement surréaliste. 
 
Cette tendance ne fait qu'amplifier la première, vu qu'elle introduit le surréalisme dans 
une sorte de politique culturelle. Les anthologies « surréalistes » expriment visiblement 
cette seconde déviation et l'essai qu'elles manifestent de propager mécaniquement les 
découvertes existantes et d'en faire rayonner les données obtenues, ne peut être 
considéré que comme une triste tentative de faire accepter le surréalisme, en le fixant à 
un moment quelconque de son mouvement perpétuel. 
 
Nous signalons à nos amis surréalistes ces deux erreurs fondamentales des dernières 
années et croyons ne pas devoir insister davantage sur les dangers qui guettent la 
pensée révolutionnaire, à l'abri d'une confiance funeste dans la possibilité de fixer 
culturellement ce qui a été arraché violemment au monde extérieur et à nous-mêmes. 
La transformation du surréalisme en courant de révolte artistique mettrait fin à son 
développement théorique, et après son passage à travers les phases inévitables du 
refus et du scandale, il risquerait de partager le sort de tous les mouvements de révolte, 
que l'ennemi de classe parvient toujours, d'une façon ou d'une autre, à employer par la 
suite. 
 
 



Nous entendons communiquer dans les pages qui suivent, les conclusions 
théoriques auxquelles nous sommes arrivés, mais dont nous ne pouvons exprimer la 
teneur que bien partiellement. 
En même temps, nous croyons devoir préciser certains points de vue fondamentaux, et 
que nous croyons pouvoir attribuer au mouvement surréaliste en général, ces positions 
ayant le rôle de rehausser les découvertes concrètes que nous désirons présenter et 
qui sont reprises plus amplement dans les ouvrages spéciaux que nous leurs avons 
destinés. 
 
Il est bien difficile de trouver les équivalents graphiques de nos désirs les plus 
inexprimables, mais nous tenterons d'en indiquer quelques points essentiels. Le 
premier point sur lequel nous voudrions insister concerne la nécessité de maintenir le 
surréalisme dans un état continuellement révolutionnaire, état qui puisse nous offrir les 
solutions synthétiques (hégéliennes, matérialistes, inouïes), vainement attendues 
jusqu'à aujourd'hui d'ailleurs. 
 
Cet état continuellement révolutionnaire ne peut être maintenu et développé que par 
une position dialectique de permanente négation et de négation de la négation, position 
qui puisse prendre toujours la plus grande extension concevable, envers tout et envers 
tous. 
 
Nous repoussons toute tendance, si séduisante qu'elle puisse être, de faire du 
surréalisme soit l'héritier de la pensée révolutionnaire, soit le mouvement le plus avancé 
de nos jours, soit tout autre état synthétique qui pourrait lui revenir naturellement. Il est 
hors de doute que la position actuelle du surréalisme implique ces états synthétiques, 
mais nous croyons devoir repousser tout essai de le limiter statistiquement, de le laisser 
être dévoré par les problèmes de tout legs. 
 
Les fols espoirs que nous nous sommes mis dans l'apparition du surréalisme et dans 
notre propre apparition réclament l'expression de tous nos désirs, à la fois, et ce désir 
de désirer se heurterait à tout essai de transformer le surréalisme dans un mouvement 
uniquement actuel. 
 
La puissance dialectique et matérialiste du surréalisme par devers tous les autres 
mouvements existants pourrait exercer justement une pareille attraction sur ses 
adhérants, et nous nous verrions, tôt ou tard, plongés dans la mélancolie abrutissante 
de tout héritage spirituel. 
 
Le surréalisme ne peut être à nos yeux seulement le mouvement historique le plus 
avancé. Sans sombrer aucunement dans l'idéalisme philosophique de tout romantisme, 
nous pensons que le surréalisme ne peut exister que dans une opposition continuelle 



envers le monde entier et envers lui-même, dans cette négation de la négation dirigée 
par le délire le plus inexprimable, et cela sans perdre, bien entendu, un aspect ou un 
autre de son pouvoir révolutionnaire immédiat. 
 
Découvrant les positions les plus révolutionnaires, le surréalisme est en même temps 
son propre adhérant et il ne peut se confondre longtemps avec lui-même. C'est ici que 
se cache la clé de toute puissance révolutionnaire, et elle ne doit pas nous échapper, 
que ce fût même pour les plus tentants résultats quantitatifs. 
 
Dans cette attitude dialectique, nous reconnaissons la possibilité la plus concrète de 
maintenir intact en nous le mécanisme révolutionnaire et le moyen de fouler aux pieds 
toute découverte qui ne nous obligerait pas immédiatement à en trouver une autre. Ces 
états de négation qui s'enchaînent concrètement, absurdement et dialectiquement l'un 
à l'autre, nous font rejeter le passé dans son entier, vu que nul moment historique n'a 
pu contenter le relatif-absolu de tous nos désirs. Nous rejetons le passé de l'humanité 
dans son entier, et son support mnésique, la mémoire, entendant par nos désirs non 
seulement la projection de quelques besoins fondamentaux, tels certains désirs recélés 
par l'inconscient, mais aussi ceux que nous devons inventer à peine. Toute limitation de 
la possibilité d'inventer de nouveaux désirs, de quelque part qu'elle vienne, sur 
n'importe quelle raison qu'elle se fonde, éveillera toujours en nous un goût démoniaque 
de négation et de négation de la négation. 
 
 

Dans cet effort de mettre en accord la réalité intérieure et la réalité extérieure, 
nous reprenons, infatiguablement, certaines sublimes découvertes qui exaltent nos 
positions. Nous pensons premièrement à la position matérialiste (léniniste) du 
relatif-absolu et au hasard objectif, dans son acception de rencontre de la finalité 
humaine avec la causalité universelle. 
 
Le hasard objectif constitue pour nous le moyen le plus terrible pour trouver les aspects 
relatifs-absolus de la réalité, dans ses côtés favorables, et seul il nous offre sans cesse 
les possibilités de découvrir les contradictions de la société divisée en classes. 
 
Le hasard objectif nous conduit à voir dans l'amour, la méthode générale 
révolutionnaire propre au surréalisme. 
 
Après tant d'essais infructueux pour trouver une méthode concrète révolutionnaire, qui 
ne soit tachée de nul résidu idéaliste, nous sommes arrivés à considérer le magnétisme 
érotique comme notre support insurectionnel le plus valable. 
 



Il est évident que pour arriver à cette conclusion d'ordre général, notre position envers 
l'amour s'est développée d'une manière inouïe. Cette position implique tous les états de 
l'amour connus jusqu'à nos jours, mais elle réclame, en même temps, la négation 
dialectique de ces états. 
 
Nous acceptons, mais nous dépassons, du moins théoriquement, tous les états connus 
de l'amour: le libertinage, l'amour unique, l'amour complexuel, la psychopathologie de 
l'amour. En essayant de capter l'amour sous ses aspects les plus violents et décisifs, 
les plus attractifs et les plus impossibles, nous ne nous contentons plus de voir en lui le 
grand perturbateur, qui réussit parfois à briser, çà et là, la division de la société en 
classes. La puissance destructrice de l'amour envers tout ordre établi contient et 
dépasse les besoins révolutionnaires de notre époque. 
 
Nous proclamons l'amour, délivré de ses contraintes sociales et individuelles, 
psychologiques et théoriques, religieuses ou sentimentales, comme notre principale 
méthode de connaissance et d'action. Son exaspération méthodique, son 
développement sans limites, sa bouleversante fascination, dont nous avons déjà franchi 
les premières étapes avec Sade, Engels, Freud et Breton, offrent les éclats monstrueux 
et les scandaleux efforts qui mettent à notre portée, et à celle de tout révolutionnaire, 
les moyens d'action les plus efficaces. 
 
Cet amour dialecticisé et matérialisé constitue la méthode révolutionnaire 
relative-absolue que le surréalisme a dévoilé, et dans la découverte de nouvelles 
possibilités érotiques, qui dépassent l'amour social, médical ou psychologique, nous 
parvenons à saisir les premiers aspects de l'amour objectif. Même sous ses aspects les 
plus immédiats, nous croyons que l'érotisation sans limites du prolétariat constitue le 
gage le plus précieux qu'on puisse trouver pour lui assurer, à travers la misérable 
époque que nous traversons, un réel développement révolutionnaire. 
 
 

Dans cet effort de découvrir et d'inventer les côtés les plus bouleversants de 
l'amour, nous nous opposons tant aux limitations qu'extérieurement la nature nous 
oppose, qu'aux limitations intérieures des complexes oedipiens. 
 
Nous nous opposons à la passivité manifestée jusqu'à présent envers la nature, à 
l'admiration cachée qu'elle a inspiré aux mouvements révolutionnaires, car la lenteur 
des lois naturelles provoque notre impatience. 
 
Nous ne pouvons accepter non plus la biologie humaine qui réfléchit la nature dans ses 
côtés les plus avancés, les axiomes cellulaires qui nous entourent et qui aboutissent 



fatalement à la mort, contrariant nos désirs révolutionnaires et maintenant en nous une 
tension ambivalente, entre la vie et son contraire. 
 
Nous songeons mettre en accord notre position de classe avec notre position envers 
les côtés régressifs de la nature, vu qu'une confiance aveugle et sous-entendue en les 
possibilités de celle-ci, comme elle a existé presque toujours, risque d'entretenir une 
terrible oppression. 
 
Une révolution totale, telle qu'elle a été formulée pour la première fois par le 
mouvement surréaliste, ne peut plus accepter les sauts darwinistes de la nature, les 
influences contrariantes de la biologie humaine ou l'indifférence abstraite de la 
cosmologie. 
 
Nous désirons dialecticiser et rendre concrets les essais utopiques de résistance 
humaine envers la nature, et nous désirons renverser les terrifiantes barrières qu'elle ne 
cesse de nous opposer, barrières à l'abri desquelles la société divisée en classes peut 
se maintenir. 
 
Nous savons depuis longtemps que l'essai de graduer, pour des raisons d'opportunité, 
notre opposition envers le monde extérieur, finit toujours par se tourner contre nous. 
C'est la raison pour laquelle nous voulons enchaîner notre position révolutionnaire 
historique à notre position révolutionnaire contre la nature, rétablissant ainsi d'une 
manière favorable, les rapports nécessaires entre le désir et l'univers, considérés de 
point de vue cosmologique. 
 
Nous nous rendons compte, plus que jamais, que toute révolution de classe doit être 
doublée concrètement d'une révolution contre la nature. 
 
 

La nécessité de découvrir l'amour, qui puisse bouleverser sans interruption les 
obstacles sociaux et naturels, nous mène à une position non oedipienne. L'existence du 
traumatisme natal et des complexes oedipiens, tels qu'ils ont été découverts par le 
freudisme, constituent les limites naturelles et mnésiques, les plis inconscients 
défavorables qui dirigent, à notre insu, notre attitude envers le monde extérieur. Nous 
avons posé le problème de la délivrance intégrale de l'homme (Gherasim Luca: 
L'inventeur de l'amour) en conditionnant aussi cette délivrance par la destruction de 
notre position oedipienne initiale. 
 
Grâce aux mouvements révolutionnaires, la position du père a été fortement ébranlée, 
tant dans ses aspects directs, que dans ses aspects symboliques. Mai les vestiges 
castrants du traumatisme natal n'en persistent pas moins, soutenus d'ailleurs par la 



position favorable au frère que les mouvements politiques ont soutenu, et qui n'est, elle 
aussi, qu'une des formes que revêtent les complexes initiaux. 
 
Les douloureuses défaites dans l'amour, défaites teintées toutes de l'idéalisme 
romantique et de l'incapacité humaine à s'objectiviser, trouvent leur première image 
dans la fixité mnésique de la mère et dans la persistance du double primitif que nous 
portons en nous. 
 
La transformation qualitative de l'amour en une méthode générale de révolution et la 
possibilité de dépasser, par un bond formidable, l'image inconsciente de l'amour, sont 
empêchées par cette défaite théorique primordiale, que la position oedipienne entretient 
en nous. Délivrés de l'angoisse mortuaire due à la naissance, délivrés des limitations 
complexuelles dues à notre attitude oedipienne inconsciente, nous essayons enfin de 
trouver les voies exactes de notre libération et de dépasser « l'éternel retour » 
qu'impliquent nos attitudes érotiques, dans leur aspects biologiques ou psychiques. 
Considérés à travers une position non-oedipienne, les états existants de l'amour ne 
sont que des étapes que nous devons franchir et l'absurdité concrète de l'amour objectif 
ne peut se déclencher qu'à partir de cette impérieuse négation hégélienne, aphorisée 
jusqu'au paroxysme. 
 
Les nécessités de la révolution réclament l'extension de l'attitude non-oedipienne sur un 
plan général (Gherasim Luca: Premier manifeste non-oedipien) concernant la position 
infra-psychique des révolutionnaires dans leur lutte immédiate. Aussi longtemps que le 
prolétariat gardera en lui les complexes fondamentaux initiaux que nous combattons, sa 
lutte et même sa victoire seront illusoires, parce que l'ennemi de classe restera caché, 
à son insu, dans son sang. Les limitations oedipiennes fixent le prolétariat dans une 
position de négation symétrique de la bourgeoisie, qui parvient de la sorte à lui 
inculquer, d'une manière d'autant plus dangereuse qu'inconnue, ses odieuses attitudes 
fondamentales. 
 
La position du frère-père, maintenue dans l'inconscient du prolétariat, retient celui-ci 
dans un esclavage envers lui-même et lui fait conserver les déformations provenant de 
la nature et de l'économie capitaliste. Marx avait déjà attiré l'attention sur le besoin de 
considérer le prolétariat non seulement comme une classe antagoniste, issue du 
développement des moyens de production, mais aussi sur la nécessité de nier cet état 
imposé. Pour nier cet état, les dents de la révolution doivent mordre profondément la 
passivité inconsciente et naturelle de l'homme. Il est question de dépasser l'admiration 
abstraite et artificielle pour le prolétariat et de lui trouver les lignes de force qui 
impliquent sa propre négation. Cette négation doit d'ailleurs se départir d'un 
internationalisme humanitaire et révolu, qui continue de permettre aux particularités 
nationales de s'affirmer à l'abri d'une égalité réformiste, en faveur d'une position 



anti-nationale à outrance, concrètement de classe et outrageusement cosmopolite, 
remontant dans ses aspects les plus violents jusqu'à l'homme lui-même. 
 
 

Notre position envers les rapports du conscient avec l'inconscient, tels qu'ils ont 
été mis à jour par le rêve et la psychanalyse, subit un changement dialectique, dû à 
notre attitude générale envers la réalité. 
 
L'opposition mécanique qu'on nous montre exister entre le conscient et l'inconscient, en 
faveur de ce dernier, ne se pose plus de la même manière, à l'instant o?u nous nous 
situons réellement sur une position antagoniste. Vu que l'inconscient continue de 
garder, partiellement, des traces mnésiques régressives, dans une oniromancie 
obsessionnelle (Trost: Vision dans le cristal) nous nous opposons aux rêves, 
considérés comme les symptômes inconscients les plus révélateurs, lorsque le contenu 
manifeste de ces rêves conserve des restes diurnes réactionnaires. 
 
Il est clair qu'il ne s'agit nullement d'une autre élaboration secondaire, à rôle censural, 
mais uniquement d'un essai de mettre dans un accord réel la vie diurne et la vie 
nocturne, ce qui nous semble impossible, tant que nous continuons d'accepter tout rêve 
en entier, même dans ses aspects mnésiques régressif. 
 
L'acceptation de tout rêve, même à contenu réactionnaire, pourl unique raison que c'est 
un rêve et un symptôme de l'inconscient, et par conséquent l'acceptation de certaines 
scènes oniriques, telles les scènes de répétition ou de castration sociale, qui 
contredisent nettement nos positions idéologiques conscientes, nous conduirait à un 
tabou, que seule une position mécaniciste peut tenter de cultiver. 
 
En reconnaissant d'une manière indescriptiblement concrète l'identité du 
fonctionnement réel de la pensée à travers la vie diurne, la folie et les rêves, et ne 
voyant dans ces trois modalités, que des distinctions artificielles entretenues par le 
déroulement de la pensée dans des conditions extérieures dissemblables, nous 
essayons de repousser l'influence dégradante des côtés sociaux oppressants, non pas 
en ramenant mécaniquement la vie diurne au rêve et à la folie, mais aussi par une 
attitude critique envers les restes diurnes contraires, conservés mnésiquement dans 
ces derniers états. Nous ne pouvons accepter les rêves régressifs, comme nous ne 
pouvons accepter les folies religieuses, parce que notre confiance dans ces grandioses 
instruments révolutionnaires, nous empêche de receler des contenus réactionnaires, à 
l'abri d'une opposition, qui ne fait qu'éloigner par des retards mécaniques, le 
rapprochement de la vie diurne et la vie nocturne. 
 



Recherchant en même temps le fonctionnement onirique dans la vie diurne, avec toutes 
ses conséquences explosives, nous nous rapprochons de la confusion complète de 
l'existence diurne et de l'existence nocturne, par la négation de leur séparation 
artificielle, dont seuls le somnambulisme, l'automatisme et quelques autres états 
exceptionnaux nous en ont offert les premiers degrés. 
 
Nous avons repris le problème de la connaissance par l'image (Trost: Le profil 
navigable), en établissant une distinction nette entre les images produites par des 
moyens artistiques et les images dues à des procédés scientifiques, strictement 
appliqués, tels que l'action du hasard et de l'automatisme. Nous nous opposons à la 
tendance de reproduire, symboliquement, certains contenus théoriques valables à l'aide 
de techniques picturales, et nous pensons que l'inconnu qui nous entoure trouve, dans 
les images indéchiffrables, une matérialisation bouleversante au plus haut degré. La 
peinture surréaliste, acceptant en général, jusqu'aujoud'hui, les moyens reproductifs 
picturaux, trouve la voie de son épanouissement dans l'emploi absurde de procédés 
aplastiques, objectifs et entièrement non-artistiques. 
 
 

Parmi les nombreux procédés que nous avons trouvé, certains ont été présentés 
partiellement, à l'occasion d'une exposition, en janvier 1945, et ils ont été 
sommairement décrits dans une Présentation de graphies colorées, de cubomanies et 
d'objets. 
 
Nous nous sommes occupé plus largement de ces procédés dans des ouvrages 
spéciaux (Oniriser la vie, Puissance du regard, La connaissance du temps, Initiation 
voluptueuse...) et nous ne pourrions résumer leur contenu dans ce succint message, 
sans éviter le risque de négliger l'un ou l'autre de leurs multiples aspects. 
 
Poussant l'automatisme jusqu'à ses limites les plus concrètes et absurdes (le 
surautomatisme, le talisman-simulacre), objectivisant d'une manière ininterrompue le 
hasard et l'obligeant à renoncer à son caractère de rareté provenant de la découverte 
de l'objet trouvé (l'objet objectivement offert, la graphomanie entropique), nous écartons 
l'idée insupportable de ne pouvoir le capter toujours. Mettant en relation continuelle 
l'automatisme et le hasard (la graphomanie entropique, la vaporisation), aggravant la 
déchirante antinomie du sujet et de l'objet, et accélérant, à l'aide du simulacre, de 
l'artifice, de la voyance active et du désespoir théorique, sa solution révolutionnairement 
dialectique par la mise du sujet dans une position réceptive de qualités onirique (les 
mouvements hypnagogiques, tableaux peints les yeux fermés), ou de qualité 
médiumnique (l'objectanalyse, interprétation de quelques objets dans un état de léger 
somnambulisme provoqué par eux), nous avons arraché de nouvelles contrées au 
monde objectif. 



 
Utilisant des procédés pathologiques (échographie, stéréotypie), et mettant à la portée 
du fonctionnement réel de la pensée des appareils mécaniques, tels le pantographe et 
la machine à couper le papier (la pantographie, la cubomanie), nous essayons de 
surmonter la froideur de la causalité universelle. 
 
Sans avoir encore les moyens nécessaires pour pouvoir le présenter dans toute son 
ampleur théorique, nous affirmons dès maintenant notre désir de retrouver les 
correspondances scientifiques (cosmologiques) de notre attitude et nous nous rendons 
compte que la position surréaliste est d'accord avec de nombreuses découvertes qui lui 
sont, apparemment, éloignées. Nous sommes, subjectivement-objectivement, d'accord 
avec les découvertes qui exercent sur nous une fascinante attraction, telles que la 
géométrie non-euclidienne, la quatrième dimension, les mouvements browniens, les 
quanta et l'espace-temps, de même que nous sommes partiellement d'accord avec la 
biologie non-pasteurienne, représentée par la position héraclitéenne de l'homéopathie. 
Nous espérons voir se rapprocher, d'une manière concrètement active, ces recherches 
scientifiques, assurément trop particulières pour être complètement justes, et nous 
tentons de trouver les moyens délirants nécessaires à un pareil rapprochement, dans le 
matérialisme foudroyant et maléfique de la magie noire. Dans « la loi de gravitation » 
nous avons essayé, d'une manière désespérée, de donner un caractère objectif au 
désir de rencontrer l'image de l'univers, en forçant l'encerclement défavorable de la 
nature. 
 
Encore séparés les uns des autres, nous songeons à l'accord secret qui doit exister 
entre le rêve et la quatrième dimension, entre la luxure et les mouvements browniens, 
entre le regard hypnotique de l'amour et l'espace-temps. D'accord avec la science dans 
ses aspects attractifs et cryptesthésiques, le mouvement surréaliste bouleverse, en 
même temps, sa rigidité mathématique, avec l'assurance qui rappelle les voyages des 
somnambules vers l'intérieur de leur propre mystère, identifié un instant au destin 
secret de l'humanité. 
 
 

Traversé jour et nuit par une suite infinie de négations de plus en plus irritantes, 
de plus en plus précieuses et dévorantes, l'inégalable instrument de conquête qu'est le 
matérialisme dialectique exalte follement notre insatiable faim de réalité, et mord 
férocement la chair noire et captive de l'homme. 
 

Couverts de sang, ses os palpitants paraissent maintenant de longs 
cristaux suspendus.1 

1 Texte numérisé le 26/05/2009 ; édité le 21/01/2026. Benjamin Efrati 


	Gherasim Luca et Trost - Bucarest, 1945 
	Dialectique de la dialectique:  
	Message adressé au mouvement surréaliste international. 

